18 januari 2026: Tweede zondag door het jaar

INTERNATIONALE GEBEDSWEEK VOOR DE EENHEID ONDER DE CHRISTENEN
(18-25 JANUARI)

Js 49:3, 5-6: Ik stel U tot licht der volken, opdat Mijn heil reike tot het einde

der aarde

Geachte Medegelovigen,

In de loop van het voorbije kalenderjaar hebben we enkele belangrijke
gebeurtenissen herdacht. In de eerste plaats was er de 1700 verjaardag van het
Concilie van Nic(a)ea (Nikaia). Deze eerste oecumenische kerkvergadering
greep plaats op instigatie van keizer Konstantijn en duurde van 20 mei tot 19 juli
325. Naast de behandeling van een reeks hete hangijzers, werd vooral aandacht
besteed aan de precieze verhouding tussen God de Vader en de God-Mens Jezus
Christus, een kwestie waarover toen hevig werd gedebatteerd. Men zocht een
antwoord op de vraag: “Als we zeggen dat Jezus Gods Zoon is, onderscheiden
van de Vader, kan Hij dan ook volwaardig God zijn?” Ik heb er enige tijd
geleden een hele homilie aan gewijd. Voor de grote meerderheid van de
christenen, van welke strekking ook, vormen de uitspraken van Nicea een
gemeenschappelijk platform waarop ze elkaar kunnen terugvinden. Wanneer ik
daar nu even op terugkom, is dat omdat 18 januari, vandaag dus, de eerste dag is
van de jaarlijkse ‘Internationale Bidweek voor de Eenheid onder de Christenen.’
Wie van die hereniging ernstig werk wil maken, kan niet anders dan

teruggrijpen naar de Niceense Geloofsbelijdenis.

Het initiatief voor een Internationale Bidweek dateert van 1908 en kwam van

Father Paul Wattson (1863-1940), een priester van de Episcopaalse (d.i.



Anglicaanse) Kerk in Amerika. Het schandaal van de christelijke verdeeldheid
hield hem dermate bezig, dat hij al het jaar daarop, in 1909, de overstap maakte

naar de Katholieke Kerk. Daar werd hij opnieuw tot priester gewijd.

Jammer genoeg wil Rome — en dat was al zo onder paus Leo XIII (1878-1903) —
de anglicaanse wijdingen niet erkennen. Dat betekent dat na een gebeurlijke
overstap, een anglicaans geestelijke opnieuw moet worden gewijd, wil hij verder
als (katholiek) priester of bisschop door het leven gaan, een weinig uitnodigende
houding, als U het mij vraagt. Bij orthodoxen, oriéntalen en oudkatholieken ligt
dat anders. Hun wijdingen worden bij ons wél geldig geacht.

Naar aanleiding van de Bidweek vraag ik vandaag Uw bijzondere aandacht voor
de zogenaamde ‘Anglican Communion,” een wereldwijde confederatie van
veertig episcopaalse (= anglicaanse) kerken die samen ca. 100 miljoen
christenen vertegenwoordigen onder de spirituele leiding van de Aartsbisschop
van Canterbury. Dat heeft niet alleen te maken met de figuur van Vader
Wattson: hij was heus niet de enige in zijn soort. In de voorbije anderhalve eeuw
heeft de Anglicaanse Kerk ontzettend veel betekend voor de oecumenische
beweging en de onderlinge toenadering tussen de christenen. Daarenboven heeft
zij bisschoppen, theologen en historici voortgebracht van een kwaliteit waar wij
alleen maar jaloers op kunnen zijn. Terwijl zij intern openstaat voor
uiteenlopende opvattingen en belevingsvormen van het christelijk geloof, geeft
zij naar buiten blijk van een even grote openheid, wat haar de eretitel van
‘brugkerk’ heeft opgeleverd, waarin zowel katholieken als protestanten zich

thuis kunnen voelen.

Aanvankelijk, onder Hendrik VIII (1509-1547; Act of Supremacy 1534), had de
Anglicaanse Kerk nog een sterk katholieke signatuur. Later, vooral onder
Elizabeth | (1558-1603), werden een aantal protestantse elementen in de leer
opgenomen.

Belangrijk is dat zij haar stevige Bijbelse wortels altijd heeft weten te

combineren met zin voor stijl en schoonheid. Wanneer ik een anglicaanse



eredienst bijwoon, of dat nu in Londen, Canterbury of in het verdere buitenland

Is, telkens kom ik buiten, spiritueel en intellectueel verrijkt.

Verleden jaar was het 100 jaar geleden — weer een belangrijke verjaardag — dat
de “Gesprekken van Mechelen” (1921-1925) tussen Anglicanen en katholieken
werden afgerond. Die gesprekken, ongetwijfeld geinspireerd op het werk van
Father Wattson, hadden een privé karakter, zonder officieel mandaat van de
respectieve kerken, maar hun effect op termijn kan onmogelijk worden
overschat. Initiatiefnemer aan Engelse zijde was de edelman Charles Lindley
Wood, beter bekend als Lord Halifax (1839-1934). Bij ons was de grote
promotor niemand minder dan Kardinaal Mercier (1851-1906-1926). Als
aartsbisschop kon hij niet zelf deelnemen aan de gesprekken, maar hij stond er
wel volledig achter, ook al was men in Rome niet bijzonder enthousiast.
Bepaalde ongelukkige uitspraken omtrent de Vlaamse kwestie ten spijt, was
Mercier een man van uitzonderlijk kaliber en met visie. We kunnen hem én Lord

Halifax niet genoeg dankbaar zijn.

Maar Wattson en Halifax hadden al merkwaardige voorgangers in de 19% eeuw.
Ik denk aan uitzonderlijke figuren als John Henry Newman (1801-1890) en
Henry Edward Manning (1808-1892). Als jonge anglicanen, alhoewel onderling
totaal verschillend van karakter, waren zij actief in de Oxford-Beweging, die tot
doel had de Anglicanen dichter bij hun katholieke wortels te brengen. Beiden
maakten ze op middelbare leeftijd de overstap naar de Katholieke Kerk en
werden later zelfs kardinaal. De sociaal ingestelde Manning, al jong weduwnaar,
werd, als aartsbisschop van Westminster, het hoofd van de katholieken in
Engeland en Wales, terwijl zijn geleerde tegenpool Newman, eerst anglicaans,
later katholiek priester, eerder in de academische wereld thuishoorde. Fervent
katholiek geworden, zou hij zich, merkwaardig genoeg, verzetten tegen het
dogma van de pauselijke onfeilbaarheid (1870). In 2019 werd Newman door
paus Franciscus heiligverklaard en nog geen drie maanden geleden, op 1



november 2025, riep de huidige paus hem uit, als 38 in de rij, tot Kerkleraar:
nog een reden om het voorbije jaar 2025 in herinnering te brengen. Het
hartverwarmende daarbij is, dat deze zogezegd ‘afvallige’ anglicaan zowel bij
katholieken als anglicanen tot de eer der altaren werd verheven. Als dat geen

teken van oecumenisme is ...!

Enkele maanden geleden overleed de Hertogin van Kent, een vooraanstaand en
volstrekt onbesproken lid van de Britse koninklijke familie. Haar christelijk
geloof en engagement had zij altijd ernstig genomen. In 1994 was zij
overgestapt naar de Katholieke Kerk. Haar uitvaart greep plaats, zonder enig
probleem, in de katholieke Westminster Cathedral in Londen, in het bijzijn van
het vorstelijk paar en heel de koninklijke familie, inclusief haar echtgenoot, die
de overstap destijds niet had gemaakt en altijd een trouw anglicaan was
gebleven. Haar beslissing had zij verantwoord met te zeggen dat zij als christen
duidelijke ‘guidelines’ (richtlijnen) nodig had om haar geloof te kunnen beleven,
richtlijnen die ze eerder in onze kerk vond dan bij de ietwat ‘lossere’
Anglicanen. Wat er ook van zij, Britse Anglicanen en Katholieken verschillen
misschien nog het meest op het gebied van cultuur en mentaliteit: de enen
voelen zich ‘Engelser” dan de anderen; de Anglicanen zijn qua
geloofsopvattingen dan weer inclusiever ingesteld dan de katholieken, iets wat

ik persoonlijk ontzettend waardeer, maar anderen dan weer niet.
Uit dit alles kunnen wij misschien een paar conclusies trekken:

1. Laten wij in de oecumene nooit iets forceren: katholieken, anglicanen en,
bij uitbreiding, tal van andere christenen staan veel dichter bij elkaar dan
ze soms vermoeden. Ook in aparte maar zich wederzijds respecterende
kerken kunnen zij, alleen al door samen te werken, een ‘licht zijn voor de
wereld,” zoals in de vandaag gelezen Jesajatekst staat. Een overstap mag

enkel gebeuren uit dringende gewetensnood en kan nooit als ‘bekering’



worden bestempeld. Zich ‘bekeren’ doet men alleen tot Christus, niet tot
een kerk. Dat neemt niet weg dat volledige hereniging het einddoel moet

zijn.

. In de praktijk zijn doorsnee-mensen nauwelijks bezig met theologische of
kerkrechtelijke kwesties. Wat vooral telt, is de vraag of ze zich thuisvoelen
en geborgen weten in de kerk van hun ouders, hun jeugd, van het leven
zoals ze het altijd hebben gekend. Daar moet men terdege rekening mee

houden en zich vooral niet ongerust maken.

Ook wanneer bepaalde anglicanen (uit Engeland) ervan overtuigd zijn dat
de Katholieke (of een andere) Kerk dichter bij het oorspronkelijke
christendom staat dan de hunne, toch zullen ze, als het erop aankomt,
wellicht eerder geneigd zijn te kiezen voor deze laatste, omdat die naar
hun aanvoelen beter borg staat voor wat zij ‘Englishness’ noemen. Dat
hebben we geleerd uit het zeer beperkt succes van de nochtans
veelbelovende anglo-katholieke persoonlijke ordinariaten die in 2011
door paus Benedictus XVI werden ingesteld en waarover ik misschien bij
een andere gelegenheid iets meer kan zeggen.

. Dat de oud-anglicaan Henry Newman tot gezaghebbende Kerkleraar werd
uitgeroepen, herinnert ons eraan dat het christendom (en meer bepaald het
katholicisme) niet uitsluitend op Jezus en Paulus berust, maar zich ook via
moderne inspirerende figuren altijd verder weet aan te passen en te

ontwikkelen.

. Verleden jaar grepen belangrijke verschuivingen plaats in het bestuur van
zowel de Katholieke als de Anglicaanse Kerk in Engeland. Bij de
katholieken werd kardinaal Vincent Nichols op 19 december opgevolgd
door Richard Moth als aartshisschop van Westminster en hoofd van de
Katholieke Kerk in Engeland en Wales.



Belangrijker was de wissel aan het hoofd van de (anglicaanse) Kerk van
Engeland, waar Justin Welby de plaats ruimde voor Sarah Mullally. VVoor
de eerste maal in haar geschiedenis wordt die staatskerk thans geleid door
een vrouwelijke aartsbisschop, tevens het symbolisch hoofd van de
wereldwijde ‘Anglican Communion’. Bij de katholieken is dat nog niet
mogelijk. Mullally, oorspronkelijk actief in de pleegzorg, is 62, gehuwd en
moeder van twee kinderen. We wensen haar geluk toe en hopen dat zij als
voorbeeld mag dienen voor haar katholieke zusterkerk en bij uitbreiding

voor ons allen.

Hans.hauben@kuleuven.be



