
18 januari 2026: Tweede zondag door het jaar 

 

INTERNATIONALE GEBEDSWEEK VOOR DE EENHEID ONDER DE CHRISTENEN  

(18-25 JANUARI) 

 

Js 49:3, 5-6: Ik stel U tot licht der volken, opdat Mijn heil reike tot het einde 

der aarde 

 

Geachte Medegelovigen, 

In de loop van het voorbije kalenderjaar hebben we enkele belangrijke 

gebeurtenissen herdacht. In de eerste plaats was er de 1700ste verjaardag van het 

Concilie van Nic(a)ea (Nikaia). Deze eerste oecumenische kerkvergadering 

greep plaats op instigatie van keizer Konstantijn en duurde van 20 mei tot 19 juli 

325. Naast de behandeling van een reeks hete hangijzers, werd vooral aandacht 

besteed aan de precieze verhouding tussen God de Vader en de God-Mens Jezus 

Christus, een kwestie waarover toen hevig werd gedebatteerd. Men zocht een 

antwoord op de vraag: “Als we zeggen dat Jezus Gods Zoon is, onderscheiden 

van de Vader, kan Hij dan ook volwaardig God zijn?” Ik heb er enige tijd 

geleden een hele homilie aan gewijd. Voor de grote meerderheid van de 

christenen, van welke strekking ook, vormen de uitspraken van Nicea een 

gemeenschappelijk platform waarop ze elkaar kunnen terugvinden. Wanneer ik 

daar nu even op terugkom, is dat omdat 18 januari, vandaag dus, de eerste dag is 

van de jaarlijkse ‘Internationale Bidweek voor de Eenheid onder de Christenen.’ 

Wie van die hereniging ernstig werk wil maken, kan niet anders dan 

teruggrijpen naar de Niceense Geloofsbelijdenis.  

Het initiatief voor een Internationale Bidweek dateert van 1908 en kwam van 

Father Paul Wattson (1863-1940), een priester van de Episcopaalse (d.i. 



 2 

Anglicaanse) Kerk in Amerika. Het schandaal van de christelijke verdeeldheid 

hield hem dermate bezig, dat hij al het jaar daarop, in 1909, de overstap maakte 

naar de Katholieke Kerk. Daar werd hij opnieuw tot priester gewijd.  

Jammer genoeg wil Rome – en dat was al zo onder paus Leo XIII (1878-1903) – 

de anglicaanse wijdingen niet erkennen. Dat betekent dat na een gebeurlijke 

overstap, een anglicaans geestelijke opnieuw moet worden gewijd, wil hij verder 

als (katholiek) priester of bisschop door het leven gaan, een weinig uitnodigende 

houding, als U het mij vraagt. Bij orthodoxen, oriëntalen en oudkatholieken ligt 

dat anders. Hun wijdingen worden bij ons wél geldig geacht. 

Naar aanleiding van de Bidweek vraag ik vandaag Uw bijzondere aandacht voor 

de zogenaamde ‘Anglican Communion,’ een wereldwijde confederatie van 

veertig episcopaalse (= anglicaanse) kerken die samen ca. 100 miljoen 

christenen vertegenwoordigen onder de spirituele leiding van de Aartsbisschop 

van Canterbury. Dat heeft niet alleen te maken met de figuur van Vader 

Wattson: hij was heus niet de enige in zijn soort. In de voorbije anderhalve eeuw 

heeft de Anglicaanse Kerk ontzettend veel betekend voor de oecumenische 

beweging en de onderlinge toenadering tussen de christenen. Daarenboven heeft 

zij bisschoppen, theologen en historici voortgebracht van een kwaliteit waar wij 

alleen maar jaloers op kunnen zijn. Terwijl zij intern openstaat voor 

uiteenlopende opvattingen en belevingsvormen van het christelijk geloof, geeft 

zij naar buiten blijk van een even grote openheid, wat haar de eretitel van 

‘brugkerk’ heeft opgeleverd, waarin zowel katholieken als protestanten zich 

thuis kunnen voelen.  

Aanvankelijk, onder Hendrik VIII (1509-1547; Act of Supremacy 1534), had de 

Anglicaanse Kerk nog een sterk katholieke signatuur. Later, vooral onder 

Elizabeth I (1558-1603), werden een aantal protestantse elementen in de leer 

opgenomen. 

Belangrijk is dat zij haar stevige Bijbelse wortels altijd heeft weten te 

combineren met zin voor stijl en schoonheid. Wanneer ik een anglicaanse 



 3 

eredienst bijwoon, of dat nu in Londen, Canterbury of in het verdere buitenland 

is, telkens kom ik buiten, spiritueel en intellectueel verrijkt.  

Verleden jaar was het 100 jaar geleden – weer een belangrijke verjaardag – dat 

de “Gesprekken van Mechelen” (1921-1925) tussen Anglicanen en katholieken 

werden afgerond. Die gesprekken, ongetwijfeld geïnspireerd op het werk van 

Father Wattson, hadden een privé karakter, zonder officieel mandaat van de 

respectieve kerken, maar hun effect op termijn kan onmogelijk worden 

overschat. Initiatiefnemer aan Engelse zijde was de edelman Charles Lindley 

Wood, beter bekend als Lord Halifax (1839-1934). Bij ons was de grote 

promotor niemand minder dan Kardinaal Mercier (1851-1906-1926). Als 

aartsbisschop kon hij niet zelf deelnemen aan de gesprekken, maar hij stond er 

wel volledig achter, ook al was men in Rome niet bijzonder enthousiast. 

Bepaalde ongelukkige uitspraken omtrent de Vlaamse kwestie ten spijt, was 

Mercier een man van uitzonderlijk kaliber en met visie. We kunnen hem én Lord 

Halifax niet genoeg dankbaar zijn. 

Maar Wattson en Halifax hadden al merkwaardige voorgangers in de 19de eeuw. 

Ik denk aan uitzonderlijke figuren als John Henry Newman (1801-1890) en 

Henry Edward Manning (1808-1892). Als jonge anglicanen, alhoewel onderling 

totaal verschillend van karakter, waren zij actief in de Oxford-Beweging, die tot 

doel had de Anglicanen dichter bij hun katholieke wortels te brengen. Beiden 

maakten ze op middelbare leeftijd de overstap naar de Katholieke Kerk en 

werden later zelfs kardinaal. De sociaal ingestelde Manning, al jong weduwnaar, 

werd, als aartsbisschop van Westminster, het hoofd van de katholieken in 

Engeland en Wales, terwijl zijn geleerde tegenpool Newman, eerst anglicaans, 

later katholiek priester, eerder in de academische wereld thuishoorde. Fervent 

katholiek geworden, zou hij zich, merkwaardig genoeg, verzetten tegen het 

dogma van de pauselijke onfeilbaarheid (1870). In 2019 werd Newman door 

paus Franciscus heiligverklaard en nog geen drie maanden geleden, op 1 



 4 

november 2025, riep de huidige paus hem uit, als 38ste in de rij, tot Kerkleraar: 

nog een reden om het voorbije jaar 2025 in herinnering te brengen. Het 

hartverwarmende daarbij is, dat deze zogezegd ‘afvallige’ anglicaan zowel bij 

katholieken als anglicanen tot de eer der altaren werd verheven. Als dat geen 

teken van oecumenisme is …!  

Enkele maanden geleden overleed de Hertogin van Kent, een vooraanstaand en 

volstrekt onbesproken lid van de Britse koninklijke familie. Haar christelijk 

geloof en engagement had zij altijd ernstig genomen. In 1994 was zij 

overgestapt naar de Katholieke Kerk. Haar uitvaart greep plaats, zonder enig 

probleem, in de katholieke Westminster Cathedral in Londen, in het bijzijn van 

het vorstelijk paar en heel de koninklijke familie, inclusief haar echtgenoot, die 

de overstap destijds niet had gemaakt en altijd een trouw anglicaan was 

gebleven. Haar beslissing had zij verantwoord met te zeggen dat zij als christen 

duidelijke ‘guidelines’ (richtlijnen) nodig had om haar geloof te kunnen beleven, 

richtlijnen die ze eerder in onze kerk vond dan bij de ietwat ‘lossere’ 

Anglicanen. Wat er ook van zij, Britse Anglicanen en Katholieken verschillen 

misschien nog het meest op het gebied van cultuur en mentaliteit: de enen 

voelen zich ‘Engelser’ dan de anderen; de Anglicanen zijn qua 

geloofsopvattingen dan weer inclusiever ingesteld dan de katholieken, iets wat 

ik persoonlijk ontzettend waardeer, maar anderen dan weer niet.  

Uit dit alles kunnen wij misschien een paar conclusies trekken: 

1. Laten wij in de oecumene nooit iets forceren: katholieken, anglicanen en, 

bij uitbreiding, tal van andere christenen staan veel dichter bij elkaar dan 

ze soms vermoeden. Ook in aparte maar zich wederzijds respecterende 

kerken kunnen zij, alleen al door samen te werken, een ‘licht zijn voor de 

wereld,’ zoals in de vandaag gelezen Jesajatekst staat. Een overstap mag 

enkel gebeuren uit dringende gewetensnood en kan nooit als ‘bekering’ 



 5 

worden bestempeld. Zich ‘bekeren’ doet men alleen tot Christus, niet tot 

een kerk. Dat neemt niet weg dat volledige hereniging het einddoel moet 

zijn.  

2. In de praktijk zijn doorsnee-mensen nauwelijks bezig met theologische of 

kerkrechtelijke kwesties. Wat vooral telt, is de vraag of ze zich thuisvoelen 

en geborgen weten in de kerk van hun ouders, hun jeugd, van het leven 

zoals ze het altijd hebben gekend. Daar moet men terdege rekening mee 

houden en zich vooral niet ongerust maken. 

Ook wanneer bepaalde anglicanen (uit Engeland) ervan overtuigd zijn dat 

de Katholieke (of een andere) Kerk dichter bij het oorspronkelijke 

christendom staat dan de hunne, toch zullen ze, als het erop aankomt, 

wellicht eerder geneigd zijn te kiezen voor deze laatste, omdat die naar 

hun aanvoelen beter borg staat voor wat zij ‘Englishness’ noemen. Dat 

hebben we geleerd uit het zeer beperkt succes van de nochtans 

veelbelovende anglo-katholieke persoonlijke ordinariaten die in 2011 

door paus Benedictus XVI werden ingesteld en waarover ik misschien bij 

een andere gelegenheid iets meer kan zeggen.  

 

3. Dat de oud-anglicaan Henry Newman tot gezaghebbende Kerkleraar werd 

uitgeroepen, herinnert ons eraan dat het christendom (en meer bepaald het 

katholicisme) niet uitsluitend op Jezus en Paulus berust, maar zich ook via 

moderne inspirerende figuren altijd verder weet aan te passen en te 

ontwikkelen.  

4. Verleden jaar grepen belangrijke verschuivingen plaats in het bestuur van 

zowel de Katholieke als de Anglicaanse Kerk in Engeland. Bij de 

katholieken werd kardinaal Vincent Nichols op 19 december opgevolgd 

door Richard Moth als aartsbisschop van Westminster en hoofd van de 

Katholieke Kerk in Engeland en Wales.  



 6 

Belangrijker was de wissel aan het hoofd van de (anglicaanse) Kerk van 

Engeland, waar Justin Welby de plaats ruimde voor Sarah Mullally. Voor 

de eerste maal in haar geschiedenis wordt die staatskerk thans geleid door 

een vrouwelijke aartsbisschop, tevens het symbolisch hoofd van de 

wereldwijde ‘Anglican Communion’. Bij de katholieken is dat nog niet 

mogelijk. Mullally, oorspronkelijk actief in de pleegzorg, is 62, gehuwd en 

moeder van twee kinderen. We wensen haar geluk toe en hopen dat zij als 

voorbeeld mag dienen voor haar katholieke zusterkerk en bij uitbreiding 

voor ons allen.  

 

Hans.hauben@kuleuven.be 

 

 

 


